# ليلة القدر..









## ليلة القرآن



المادالعامة العساكاط ستالفاسما

فسسم الثقافة والإعلام



a 1477

### بيت في النه الرحم الرحم

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ خِيرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* الْقَدْرِ خِيرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ الْمَرْ \* سَلَامٌ هِيَحَتَّى مَطْلَعِ الْفَحْرِ

سورة القدر ١- ٥

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين وعلى أهل بيته الطيبين الطاهرين ولاسيما بقية الله في الأرضين عجل الله تعالى فرجه

لا يستطيع أي أحد من البشر أن يصف شهر رمضان كوصف الرسول الأكرم الله فقد قال فيه «شهر هو عند الله أفضل الشهور وأيامه أفضل الأيام ولياليه أفضل الليالي، وساعاته أفضل الساعات، دعيتم فيه إلى ضيافة الله وجعلتم فيه من أهل الكرامة، أنفاسكم فيه تسبيح، ونومكم فيه عبادة، وعملكم فيه مقبول ودعائكم فيه مستجاب فاسألوا ربكم بنيات صادقة وقلوب طاهرة أن يوفقكم لصيامه وتلاوة كتابه» (۱) فعلى المسلم أن يغتنم فرصة العمر وهي فرصة قصيرة وليس فرصة هذا الشهر الشريف وهي فرصة أقصر ولكن لهذا الشهر خصوصية فهو قمة موسم عبادي يبدأ من شهر رجب الأصب ويستمر ثلاثة أشهر فينتهي في الأول من شهر شوال وعندها يفرح المؤمنون بخروجهم ظافرين من هذا الموسم العبادي.

وقمة هذه القمة هو ليلة القدر وهي ليلة ترتبط بالعبادة والقرآن وأولياء الأمرع وهذا البحث يسلط الضوء على بعض ذلك، نسأل الله أن يرزقنا اغتنام فرصة الشهر الكريم بل فرصة العمر كله.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة:٢٢٧/٧



#### فريضة الصوم

فرض الله سبحانه على عباده الصيام لكنه سبحانه وطـأ ومهّـد لهـذه الفريضة قبـل أن يقول أنهـا واجبة، فهو مشفق على عباده من مشقة الصيام وتثاقل العباد من هذه الفريضة، فيأتى أولا بالنداء «يأ أيها الذين آمنوا» هذا النداء الإلهي اللذيذ الذي يُنسى المنادي مشقة التكليف، فالمؤمن يشعر بهذه اللذة والتي لا تماثلها لذة وينسى تبعا لذلك كل المشاق التي سيكلف بها، وثانيا أخبرهم أن هذا التكليف ليس خاصا بكم، بل هـذا التكليف قد فرض على الذين من قبلكم، وفي هذا تخفيف إذا علم المؤمن إن هذا التكليف قد طبق من قبل السابقين وقدروا عليه، فهو يقدر عليه لأنهم مثله ولأنه مثلهم، وبين ثالثا أن الصيام هو الطريق للحصول على التقوى بمالها من آثار في الدنيا والآخرة فمن أراد الوصول إلى التقوى ولكل آثارها فمن الطرق الموصولة إليه هو «الصيام» وبين رابعاً أن هذه الفريضة لا تستغرق العمر كله ولا جُلَّه بل «أياماً معدودات» قلائل ومحصورات تنتهى بسرعة واستثنى خامسا من باب التخفيف طوائف ثلاث من هذه الفريضة وهم المرضى والمسافرون و «الذين يطيقونه».

وبعد هذا بين أن تلك الأيام القلائل هي أيام محصورة ومعلومة وهي «شهر رمضان» وذلك الشهر الذي يتميز





عن غيره من الأشهر بأنه «الذي أنزل فيه القرآن» ويصف هذا القرآن النازل في هذا الشهر بأنه «هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان»، بعد هذا كله يأمر الله سبحانه عباده بصيام الشهر لن شهده ويستثنى المرضى والمسافرين.

و«شهر رمضان» هو الشهر التاسع من الشهور القمرية العربية يقع بين شعبان وشوال وسمي الشهر شهراً لظهوره وهو جزء من اثني عشر جزء تحصل من دوران الأرض حول الشهس سواء عدت بالأهله أو بغيرها و«رمضان» مأخوذ من «رمض» وهو شدة وقع الشمس على الرمل، والرمضاء الحجارة الحارة، وقد سمي هذا الشهر بهذا الاسم لأن حدوث التسمية كان في شدة الحر، أو لأن هذا الشهر يحرق الذنوب ويسقطها عن الصائمين فعن الرسول الأكرم الله المناها عن الماسمي دنوب عباد الله» (۱).

بل إنه اسم من أسماء الله ففي حديث عن الإمام الباقر الله ففي حديث عن الإمام الباقر الله لا تقول هذا رمضان ولا جاء رمضان فإن رمضان اسم من أسماء الله تعالى وهو عز وجل لا يجيء ولا يذهب ولكن قولوا شهر رمضان فإن الشهر مضاف إلى الاسم، والاسم الله عزة ذكره»(٢).

<sup>(</sup>٢) الڪايخ /٦٩/٤.



 <sup>(</sup>۱) تفسير الرازي/ ۹۱/۵.

ومعنى ذلك أن الشهر شهر الله سبحانه وبهذا الشهر يسقط ذنوب عباده ويغفر لمن يشاء وكان الإمام السجاد الشهر يعتق العبيد في هذا الشهر الكريم ويقول «إن لله عز وجل في كل ليلة من شهر رمضان عتقاء وطلقاء من النار إلا من أفطر على مسكر فإذا كان في آخر ليلة منه أعتق فيها مثل ما أعتق في حميعه» (١٠).

#### تنزيل القرآن

النزول هو الورود على المحل من العلو سواء كان العلو مكانياً مثل نزول المطرأو كان العلو معنوياً مثل تلقي الرسول الأكرم الله القرآن من طريق الوحي الإلهي وهو طريق تلقي جميع الأنبياء الله أوامر ونواهي ربهم

﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيِّينَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أَوْحِ وَالنَّبِيِّينَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمُ وَإِسْمَاعِيلُ وَأَسْحَقُ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُوبَ وَلَيْ إِبْرَاهِ مِنْ اللَّهُمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُ وَدَرَبُورًا ﴿ (١). وَنُوسُلِمُانَ وَآتَيْنَا دَاوُ وَدَرَبُورًا ﴾ (١).

ومن المهم جداً ملاحظة أن النزول جاء بالآيات الكريمة بصيغتين الأولى الإنزال والثانية التنزيل ويفترقان بعد



<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة/ ۳۱۷/۱۰.

<sup>(</sup>٢) النساء - الآية - ١٦٣.

اجتماعها بمعنى الورود على المحل من العلو بأن الإنزال يفيد الدفعة الواحدة والتنزيل يفيد التدريج أي نزولاً تدريحياً وعلى مدى سنوات الدعوة والتي امتدت ثلاث وعشرين سنة تقريباً

والغاية من هذا النزول المتفرق سورة سورة وآيات آيات «ليماشي بلوغ الناس استعداد تلقي المعارف الأصلية للاعتقاد والأحكام الفرعية للعمل واقتضاء المصالح وذلك ليقارن العلم بالعمل ولا يجمح عنه طباع الناس بأخذ معارفه وأحكامه واحداً بعد واحد كما لو نزل دفعة وقد نزلت التوراة دفعة فلم يتلقها اليهود بالقبول وإلا بعد نتق الجبل فوقهم كأنه ظله»(٢).

وكان هذا التدريج نعم العون للرسول الأكرم الله لرد شبهات واتهامات وأسئلة خصوم الإسلام التي تتسم بالامتداد الزماني فكان لا بد من ردود وأجوبة تتصف بالامتداد الزماني كذلك

- (١) الإسراء الآية ١٠٦.
  - (۲) الميزان /۲۲۱/۱۳۳.
  - (٣) الفرقان الآية ٣٣.



وفي نفس الوقت يكون إمداداً معنوياً للرسول الأكرم الله والمؤمنين لأنهم مروا بحوادث كثيرة تحتاج إلى إمداد إلهي فكان هذا التدريج هو الإمداد

﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَهُرُوالَوْ لَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُجُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِعِفُوا دَكَ وَرَتَلَنَاهُ تَرْتِيلًا ﴿ (١).

وبالتائي تكون هذه الحوادث الكثيرة والمتنوعة والمختلفة من علامات إعجاز القرآن الكريم فقد مر الرسول الأكرم في بعشرات الحوادث خلال هذه الثلاث والعشرين سنة ولم يتغير أسلوب القرآن من حالة إلى حالة أخرى لا تشابه الحالة السابقة وفي هذا دليل على أن القرآن ليس من كلام البشر الذي يتأثر حتماً بالحوادث المختلفة بل هو كلام الله سبحانه الذي لا يؤثر فيه شيء وهو سبحانه يؤثر في كل شيء.

وقد ورد في هذه الصيغة «التنزيل» في آيات كثيرة منها هو تَنزِيلُ الْكِتَابِ لَا رَبِّ فِيهِ مِن رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١).

﴿ تَنْزِيلُ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ (٣) و﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ (١). وغيرها من الآيات الكثيرة.





<sup>(</sup>١) الفرقان - الآية - ٣٢.

<sup>(</sup>٢) السجدة - الآبة - ٢.

<sup>(</sup>٣) يس - الآية - ٥

<sup>(</sup>٤) غافر - الآية - ٢ .

#### إنزال القرآن

عرفنا إن القرآن بين الأيام المعدودات المطلوب صومها بأنها شهر رمضان والذي عُرف بأنه الذي أنزل فيه القرآن وإذا ضمننا إلى ذلك آيتين كريمتين تتحدث عن الإنزال أيضاً وعن زمان هذا الإنزال فنقرأ ﴿ إِنَّا أَزَلُنَاهُ فِي لِنَلَةِ الْقَدِر ﴾ (١)، ﴿ إِنَّا أَزَلُنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدَر ﴾ (١)، ﴿ إِنَّا أَزَلُنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارِكَةٍ إِنَّا كُمَّ مُنذِرينَ ﴾ (١). ينتج أن ليلة القدروهي ليلة من ليالي شهر رمضان وهي اليلة من ليالي شهر رمضان وهي الوعاء الزماني لنزول القرآن الدفعي «أي النزول مرة واحدة» لكن علينا أن نفهم ما هية هذا النزول الدفعي وهناك آراء كثيرة في هذا المحال.

الأول: إن المراد بنزوله في شهر رمضان هو أن أول ما نزل منه نزل في شهر رمضان ويرد على ذلك بأنه خلاف الظاهر فالآيات تتحدث حسب ظاهرها على نزول القرآن كله لا على بداية نزوله هذا أولاً، وثانياً المشهور بين المسلمين أن النبي في بعث بالقرآن في السابع والعشرين من شهر رجب الأصب مما يعني على قولهم أن الرسول الأكرم بعث ولأكثر من شهر بدون قرآن حتى جاءت ليلة القدر في شهر رمضان وبدأ نزول القرآن وهذا خلاف ما موجود بين أيدي المسلمين أن البعثة قرنت بنزول ﴿ اقراً بالمررباك ﴾ .

<sup>(</sup>٢) الدخان - الآية - ٣.



<sup>(</sup>١) القدر الآية - ١.

الثاني: أن النازل دفعة واحدة هي سورة الحمد المباركة وبما أن هذه السورة فيها كل مفاهيم القرآن الكريم. فكأن القرآن نزل كله

« وهـنا صحيح»، إن مفاهيم القرآن قد اجتمعت بسورة الحمد المباركة لكن ذلك لا يفسر أن القرآن نزل في ليلة واحدة وهي ليلة القدر وهي ليلة مباركة.

الثالث: أن النازل دفعة هو القرآن كله ونزل إلى السماء الدنيا كما في بعض الروايات ويرد على هذا الوجه أن لا معنى لبقاء القرآن في السبماء الدنيا وقد وصف به هدى للنّاسِ وَبِينَاتٍ مِّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَنزوله إلى السماء الدنيا وعدم وصوله للناس لا يفيد هذا الوصف.

الدعوة الإسلامية ويُستدل على هذا الرأي بقوله تعالى ﴿ كَاَّبُ أُخِكَمُ لَا اَيُاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَّدُنْ حَكِم خَيرٍ ﴿ (١).

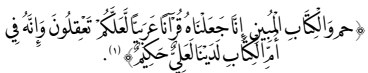
وتفصيل الكتاب «أي جعله فصلاً فصلاً» مرحلة تأتي بعد مرحلة «الأحكام» وبالمقابلة نفهم أن الأحكام هو عدم الفصل بين الأجزاء وعدم تمييز القطعة عن القطعة الثانية.

<sup>(</sup>١) هود - الآية - ١.









فإن علة جعل الكتاب المبين مقروءاً وعربياً هي أن يعقله الناس وبكلمة أخرى هذا الكتاب المبين لبس لباس القرآنية والعربية حتى يكون في متناول الأفهام وبدون هذا اللباس لا يكون قابلاً للفهم والتعقل بل هو قبل القرآنية والعربية عند الله سبحانه «علي» لا تصل إليه العقول و«حكيم» لا يوجد فيه فصل بعد فصل «وهو نفس الإحكام الواردة في أول سورة هود» وإلى هاتين المرحلتين يشير القرآن بقوله تعالى:

﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنُ كَرِيرٌ فِي كَابٍ مَّكُنُونِ لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ تَنزِيلٌ ﴿ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ تَنزِيلٌ وَإِلَّا الْمُطَهَّرُونَ تَنزِيلٌ وَإِلَّا الْمُطَهَّرُونَ تَنزِيلٌ الْمُعَالِمِينَ ﴾ (١).

فنلاحظ أن التنزيل «وهو النزول التدريجي» قبله مرحلة كون القرآن في كتاب مكنون وفي تلك المرحلة لا ينال فهمه ومعرفة حقائقه إلا المطهرون وإذا بحثنا في كل القرآن الكريم عن المطهرين نجد ﴿ إِنَّمَ أَيْرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنَمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُ كُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٣).

- (١) الزخرف الآية ١-٤.
- (٢) الواقعة الآية ٧٧-٨٠.
  - (٣) الأحزاب الآية ٣٣.



فالمطهرون جمع مطهروهو اسم مفعول «يعني من وقع عليه فعل الفاعل» فالتطهير واقع على هؤلاء وينسب إلى إرادة الله سبحانه التي لا يتخلف المراد عنها أما من وقع منه التطهير فهو متطهروليس مطهرومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّالِينَ وَرُحِبُّ الْمُتَّالِينَ ﴾ (١).

ويمكن تلخيص هذا الرأى بالمخطط التالى:

حقيقة الكتاب قبل التنزيل حقيقة الكتاب بعدا التنزيل ١- أحكمت آباته

١- فصلت آياته

٢- الكتاب المبين عند الله علي حيكم
٢- جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ

٣- القرآن في الكتاب المكنون لا يمسه إلا المطهرون

٣- تنزيل من رب العالمين

٤- نزل في ليلة القدر وبعدها

٤- نزل تدريجياً خلال ٢٣ سنة



<sup>(</sup>١) البقرة - الآية - ٢٢٢.

ويعضد هذا الرأي نهيان إلهيان يرتبطان بكيفية تلقي الوحي الإلهي وهما يدلان على أن الرسول الأكرم كان على معرفة سابقة برحقيقة الكتاب» وذلك قبل التنزيل التدريجي فكان يحرك به لسانه فنُهي عن ذلك

﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعِلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرَّآنَهُ (۱) ونهي عن العجلة في تلقي القرآن الكريم

﴿ وَلَا تَعِمُلُ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُكُ ﴿ ٢٠).

#### ليلة القدر

وعلى أي الآراء فإن ظرف نزول القرآن «الدفعي» هو ليلة القدر وسبب تسميتها بذلك لأحد هذه الأسباب «ولا مانع من اجتماعها كلها أو جلها».

القدر من التقدير فهي الليلة التي يقدر الله بها حوادث السنة منها الى مثلها في العام القابل من حياة ورزق وسعادة وشقاء وغير ذلك وبتعبير القرآن نفسه ﴿ فِيهَا يُفُرِقُ كُلُّ أُمْ وَكُلِم اللهِ عَلَى ارتباط الحوادث وتقديرها

- (١) القيامة الآية ١٦-١٧.
  - (٢) طه الآية ١١٤.
  - (٣) الدخان الآية ٤.



ونزول القرآن أولاً ودلالة على استمرارها في كل سنة ولا تنقطع بموت النبي الله ثانياً

القدر بمعنى الضيق لضيق الأرض فيها بنزول الملائكة

القدر بمعنى المنزلة والشرف للاهتمام بمنزلتها أو بمنزلة المتعبدين بها ولذلك تسمع خطاب المولى سبحانه لسيد الرسل ﴿ وَمَا أَدُرَ الْ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴾ (١) وهنا الخطاب فيه كناية عن جلالة قدر الليلة وعظم منزلتها فالخاتم ﴿ لا يعلم قدر هذه الليلة بدون التعليم الإلهي الذي جاء مؤكداً «ليلة القدر خير من ألف شهر» هنه الليلة والتي تشبه الليالي السابقة عليها واللاحقة عندنا هي عند الله خير من ألف شهر وهي أكثر من ثمانين سنة وتفسر هذه الخيرية بعدة تفاسير ولا مانع أيضاً من الجمع بينها.

إن الرسول الأكرم الله أخبر أصحابه عن رجل من بني إسرائيل جاهد في سبيل الله ثمانين عام فاستعظم الصحابة ذلك فجاءت الآية لتؤكد إن هذه العطية الإلهية ليلة القدر لا تساوي تلك الإلف شهر بل هي خير منها.

إن الرسول الأكرم الله رأى في المنام أن أعداء الإسلام القدامى يتسللون إلى قمة الحكم الإسلامي ويصعدون على منبره الشريف كنزو القردة فشق ذلك عليه فجاءت الآية



<sup>(</sup>١) القدر - الآية - ٢.

لتسلي الرسول الأكرم إن ليلة واحدة وهي من العطايا الإلهية لك هي خير من ألف شهر وهي مدة حكم هؤلاء الأعداء مما يعني أن الأعداء مهما تسلطوا على المؤمنين وطالت مدة تسلطهم فإن ذلك لا يعني هواناً للمؤمنين بل أن هناك ليلة مباركة «ويستفيد من بركتها المؤمنون» هي خير من هذه المدة الطويلة لحكومة الأعداء.

إن خيرية هذه الليلة من حيث فضيلة العبادة فإحياؤها بالعبادة خير من عبادة ألف شهر ولا عذر للإنسان المسلم بعد هذا بالتقصير بحجة قصر العمر فإن ليلة واحدة تعادل عمراً كاملاً فلو فرضنا أن إنساناً ما عاش عشرين سنة فإذا حذفنا الخمس عشرة سنة الأولى لأنه غير مكلف فذلك يعني أنه سيدرك ليلة القدر خمس مرات وكل ليلة خيرمن ألف شهر فهذه الليالي الخمس هي خير من خمسة آلاف شهر.

وهـذا مـا يدفع الإنسان إلى تحـري تلك الليلـة حتى إذا كانـت مـرددة بـين ليلتـين أو أكثـر ولا يفـوت هـذه الفرصة الذهبيـة بقيام تلك الليلة وتلاوة القرآن وذكر الله سـبحانه والصلاة على النبي وآله والغسـل وغـير ذلك كما هو معلوم ومذكور في كتب الأدعية والزيارات وسـيجد القاريء ذلك في الملحق إن شاء الله

#### نزول الملائكة:

كما أن ليلة القدرهي ليلة نزول القرآن وهي ليلة مباركة وفيها تقدير الحوادث فهي ظرف لنزول الملائكة والروح ﴿ تَأَرُّلُ الْمُلَائِكُةُ وَالرُّوحَ فِيهَا ﴿ (١). «وتنزل » فعل مضارع يدل على الاستمرار وهذا دليل آخر على أن ليلة القدر مستمرة بعد النبي ﷺ وتتكرر في كل سنة «وقد مربنا أن تقدير حوادث السنة من ليلة القدر الحاضرة إلى اللاحقة» يدل على ذلك أيضا والجمع المحلى بالألف واللام يفيد العموم والشمول لكل الملائكة وعطفهم عن الروح يدل على أن الروح شيء آخـروليس من الملائكة «فالتعاطف يقتضي التغاير» وهذا النزول لمجموع الملائكة والروح هو بأذن الله سبحانه ومعناه الرخصية وعدم المانع عنه ولهيذا النزول غاية وهو تدبير كل أمر من الأمور الكونية ولا بدأن تكون الملائكة تتنزل على أحد خاصة وقد حملت كل التقدير للسنة اللاحقة وعندما نسأل القرآن هل هناك نزول للملائكة على غير الأنبياء 🕮 يجيب الْقِرآن ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوارَتُنَا اللَّهُ ثُرَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْلَائِكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَيْشِرُوا مِالْجِنَّةِ الْتِيكَنَّةُ تُوعَدُونَ نَحْنُ أَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَّاةِ الدُّنيَّا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُرُ فِهَامَا تَدُّعُونَ ﴿ (١). فهو لاء المستقيمون هم من يتنزل



<sup>(</sup>١) القدر - الآية - ٤.

<sup>(</sup>٢) فصلت - الآية - ٣١/٣٠.

عليهم الملائكة ولا نجد مهما بحثنا في أفراد الأمة من هو أشد استقامة من أهل البت الله الذين شهد الله بطهارتهم وإذهاب الرجس عنهم هذا من ناحية ومن ناحية أخرى فقد عبر عنهم القرآن الكريم بأنهم «أولى الأمـر» والملائكة في هذه الليلة تتنزل بالأمروقد سئل الإمام الباقر السلاط عما إذا كان يعرف ليلة القدر قال: «كيف لا نعرف والملائكة تطوف بنا فيها»<sup>(١)</sup> ولذلك يأمر شيعته بمخاصمة الآخرين بسورة القدر «يا معشر الشيعة خاصموا بسورة إنا أنزلناه في ليلة القدر تفلجوا فوالله إنها لحجة الله تبارك وتعالى على الخلق بعد رسول الله على وإنها لسيدة دينكم وإنها لغاية علمنا يا معشر الشيعة خاصموا به حمر وَالكَّاب الْمُبِينَ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّاكَّا مُنذِرِينَ ﴿ فَإِنَّهَا لُولَاةَ الأَمر خاصة بعد رسول الله يا معشر الشيعة يقول الله تبارك وتعالى ﴿ وَان مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَافِهَا نَذِيرٌ ﴾ قيل يا أبا جعضر الله نديرها محمد الله فقال صدقت فهل كان ندير وهو حي من البعثة في أقطار الأرض؟ فقال السائل لا قال أبو جعف ريك أرأيت بعيثه أليس نذيره كما أن رسول الله في بعثه من الله نذير فقال بلي قال كذلك لم يمت محمد 🕮 إلا وله بعيث ندير فإن قلت لا فقد ضيع رسول الله على من في أصلاب الرجال من أمته قال وما يكفيهم القرآن؟ قال بلي إن وجدوا له مفسراً قال وما فسره رسول الله على قال

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار /١٤-١٣.



بلى قد فسره لرجل واحد وفسر للأمة شأن ذلك الرجل وهو على ابن أبي طالب على قال السائل يا أبا جعفر كأن هذا أمر خاص لا يتحمله العامة؟ قال أبى الله أن يعبد إلا سراً حتى يأتي أبان أجله الذي يظهر فيه دينه كما أنه كان رسول الله على مع خديجة مستتراحتى أمر بالإعلان قال السائل فينبغي لصاحب هذا الدين أن يكتم قال أو ما كتم علي بن أبي طالب على يوم أسلم مع رسول الله على حتى ظهر أمره؟ قال بلى قال فكذلك أمرناحتى يبلغ الكتاب أجله» (۱) ولذلك ورد استحباب قراءتها في الصلاة فعن الإمام الجواد ولذلك ورد استحباب قراءها في صلاته رفعت في عليين مقبولة مضاعفة ومن قراءها ثم دعا رفع دعاؤه إلى اللوح المحفوظ مستجابا» (۱)

وروى أحمد بن علي بن أبي طالب في «الاحتجاج» عن صاحب الزمان ع أنه كتب إلى محمد بن عبد الله بن جعفر الحميري في جواب مسائله حيث سأله عما روي في ثواب القرآن في الفرائض وغيرها إن العالم قال «عجباً لمن لم يقرأ في صلاته «إنا أنزلناه في ليلة القدر» كيف تقبل صلاته» (٣).





<sup>(</sup>۱) البرهان ج٥/ص٧٠٧.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل ٤ /١٣٩

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة ٨٠/٦.



فكما أن لأهل البيت على علاقة بليلة القدر حيث نزول الملائكة بالقرآن الملائكة بالقرآن دفعة واحدة «في ليلة القدر»

ونزول الملائكة على الأئمة على اللهة فالعلاقة وثيقة جداً بين هذين الثقلين اللذين تركهما رسول وثيقة جداً بين هذين الثقلين اللذين تركهما رسول الله على إلأمة وجعلها «معاً» سبباً لهداية الأمة وعدم ضلالها فقال في «كأني قد دُعيت فأجبت إني تركت فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله وعترتي أهل بيتي فانظروا كيف تخلفوني فيهما فإنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض» (أ) وهم عباد الله المصطفين الذين أورثهم الله الكتاب ﴿ أُو رَثَا الْكَابُ اللَّذِينَ اصَطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا الله المحسطة فقد سئل الإمام الباقر عن هذه الآية فقال: «السابق بالخيرات الإمام والمقتصد العارف للإمام والظالم لنفسه بالخيرات الإمام والمقتصد العارف للإمام والظالم لنفسه يعلمون تأويل القرآن فعن الإمام الصادق على «نحن قوم فرض الله عزوجل طاعتنا لنا الأنفال ولنا صفو المال فرض الله عزوجل طاعتنا لنا الأنفال ولنا صفو المال الله ونحن المراسخون في العلم ونحن المحسودون الذين قال الله ونحن المحسودون الذين قال الله ونحن المحسودون الذين قال الله

<sup>(</sup>٣) الڪافي ٢١٥/١.



<sup>(</sup>۱) سنن النسائي ٢٦/٥.

<sup>(</sup>٢) فاطر - الآية - ٣٢.

«أم يحسـدون النـاس على مـا آتاهم الله مـن فضله» (١) وهم المعنيون بقوله تعالى:

فعن الإمام الصادق الله يق تفسير هذه الآية المباركة «هم الأئمة عليهم السلام» (٣) وهم المعنيون بقوله تعالى:

فعن سدير من أصحاب الإمام الصادق على قال «كنت أنا وأبا بصير ويحيى البزاز وداود بن كثير في مجلس أبي عبد الله على إذ خرج إلينا وهو مغضب فلما أخذ مجلسه قال: «يا عجبا لأقوام يزعمون أنا نعلم الغيب، ما يعلم الغيب الا الله عز وجل لقد هممت بضرب جاريتي فلانة فهربت مني فما علمت في أي بيوت الدار هي قال سدير فلما أن قام من مجلسه وصارفي منزله دخلت أنا وأبو بصير وميسر من مجلسه وصارفي منزله دخلت أنا وأبو بصير وميسر عاريتك ونحن نعلم أنك تعلم علماً كثيراً ولا ننسبك إلى علم الغيب قال فقال يا سدير ألم تقرأ القرآن؟ قلت بلى علم الغيب قال فقال يا سدير ألم تقرأ القرآن؟ قلت بلى





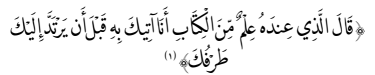
<sup>(</sup>١) الكافي ١٨٧/١.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت - الآية - ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٤) الرعد - الآية - ٤٣.

قال فهل وجدت فيما قرات من كتاب الله عز وجل



قال قلت جعلت فداك قد قرأته قال فهل عرفت الرجل؟ وهل علمت ما كان عنده من علم الكتاب؟ قال قلت أخبرني به؟ قال قدر قطرة من الماء في البحر الأخضر فما يكون ذلك في علم الكتاب؟ قال قلت جعلت فداك ما أقل هذا فقال يا سدير ما أكثر هذا أن ينسبه الله عز وجل إلى العلم المذي أخبر ك به يا سدير فهل وجدت فيما قرأت من كتاب الله عز وجل أيضاً

قال قلت قد قرأته جعلت فداك قال أفمن عنده علم الكتاب كله أفهم أم عنده علم الكتاب بعضه ؟ قلت لا بل من عنده علم الكتاب كله قال فأوما بيده إلى صدره وقال علم الكتاب والله كله عندنا علم الكتاب والله كله عندنا علم الكتاب والله كله عندنا »(") وإذا جمعنا هذه الحقائق القرآنية مع الآية التي تتحدث

<sup>(</sup>٣) الڪافي ٢٥٨/١.



<sup>(</sup>١) النمل - الآية - ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الرعد - الآية - ٤٣.

من مضمون القرآن ﴿ وَنَرَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِلَّابَ بَيْنَا نَالِكُلِّ شَيْ عِ ﴿ ( ) لَكُلِّ سَيْ اللّه على هذه النتيجة إن أهل البيت الله عندهم تبيان كل شيء وحديث الثقلين يدل على ذلك أيضا فلو لم يكن عند أهل البيت الله تبيان كل شيء تحصل الفرقة والتي أخبر النبي على بأنهما «لن يفترقا».

#### علاقة أتباع أهل البيت ﷺ والقرآن

إن أتباع مدرسة أهل البيت الله يأخذون دينهم «فروعه وأصوله» من الثقلين اللذين تركهما رسول الله على في الأمة والثقل الثاني هم أهل البيت في فهم مفسروا القرآن من جهة وحملة سنة جدهم رسول الله على من جهة أخرى، بل كلامهم هم «سنة» بمقتضى هذا الحديث إلا أن القرآن يبقى «الثقل الأكبر»

ومن مميزات الإمامية عن غيرهم من المذاهب الإسلامية أن جعلوا القرآن تبعاً لتعاليم أئمتهم الله مقياساً لتمييز وتعيين الصحيح من الفاسد من الإخبار ومن ذلك ما ورد عن الإمام الصادق الله «إذا ورد عليكم حديثان مختلفان فاعرضوهما على كتاب الله فما وافق كتاب الله فخذوه وما



<sup>(</sup>١) النحل - الآية - ٨٩.

خطب الناس بمنى فقال يا أيها الناس ما جاءكم عنى يوافق كتاب الله فأنا قلته وما جاءكم يخالف كتاب الله فلم أقله»<sup>(٢)</sup> وخير من يصف القرآن ومحتواه هو من نزل عليه صلوات الله وسلامه عليه وآله: «فإذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن ، فإنه شافع مشفع وماحل مصدق، من جعله أمامه قاده إلى الجنة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النار، وهو الدليل يدل على خير سبيل، وهو كتاب فيه تفصيل وبيان وتحصيل، وهو الفصل ليس بالهزل وله ظهر وبطن، فظاهره حكم، وباطنه علم، ظاهره أنيق وباطنه عميق، له تخوم، وعلى تخومه تخوم، لا تحصى عجائبه، ولا تبلي غرائبه، فيه مصابيح الهدى، ومنار الحكمة، ودليل على المعرفة لمن عرف الصفة فليجل جال بصره وليبلغ الصفة نظره ينج من عطب ويخلص من نشب فإن التفكر حياة قلب البصير كما يمشى المستنير في الظلمات بالنور فعليكم بحسن التخلص وقلة الترييص» (٣) والطريق إلى تحصيل هذه الثمار هو القراءة مع التدبر لذلك جاء الحث الأكيد على هذا الطريق بقول الرسول الأكرم ﷺ «من قرأ القرآن ثم رآى أن أحداً أوتى أفضل مما أوتى فقد استصغر

<sup>(</sup>٣) الڪافي ٥٩٨/٢.



<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة ٤٨/١٨.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ٦٩/١.

ما عظمه الله»(۱) بل في حديث آخر يعتبر ذلك استدراج للنبوة بلا وحي بقول الرسول الأكرم الله «من قرأ القرآن فقد استدرج النبوة بين جنبيه إلا أنه لا يوحى إليه»(١) لكن هذه النتائج لا تحصل من أية قراءة مهما كانت بل هذه نتائج القراءة مع التدبر، يقول الرسول الأكرم الله «ألا لا خير في قراءة ليس فيها تدبر، ألا لا خير في عبادة ليس فيها تفهم»(١).

#### الطريقة المثلى لقراءة القرآن

حتى تكون القراءة لها هذه الآثار المطلوبة يجب أن يتوفر في القارئ آداب ظاهرية وأخرى باطنية:

#### الأداب الظاهرية

١. أن يكون القارئ متوضئا مستقبل القبلة جالس جلسة الطالب بين يدي أستاذه، أما مكان القراءة فيستحب أن يكون في البيوت لأنه أبعد عن الرياء وأجلب للإخلاص ولئلا تخلو البيوت من هذه البركة «ويستحب أيضاً أن يكون للبيت نصيباً من الصلاة المندوبة» قال الرسول الأكرم الله اللبيت نصيباً من الصلاة المندوبة»





<sup>(</sup>١) الطبراني.

<sup>(</sup>٢) شعب الإيمان ٥٢٢/٢.

<sup>(</sup>٣) أعلام الدين ١٤.

«نوّروا بيوتكم بتلاوة القرآن»(١).

7. أن يهتم القارىء بكيفية القراءة لا بكميتها، يقول الإمام الصادق على «إن القرآن لا يُقرأ هذرمة ولكن يُرتّل ترتيلاً، وإذا مررت بآية فيها ذكرا لجنة فقف عندها وأسال الله الجنة وإذا مررت بآية فيها ذكر النار فقف عندها وتعوذ بالله من النار» (٢) والهذرمة هي السرعة في القراءة وهذه السرعة لا تساعد على التفكر المطلوب من القراءة، والترتيل هو القراءة البطيئة وهي خير معين للتدبر المطلوب وقد فسر أمير المؤمنين على الترتيل بقوله: «بينه بيانا ولا تهذه هذ الشعر ولا تنثره نثر الرمل ولكن اقرعوا به القلوب القاسية ولا يكن هم أحدكم آخر السورة» (٣).

7. أن يتفاعل القارىء مع ما يقرأ فإذا مر بتهديد ووعيد ومواثيق وعهود والتفت إلى تقصير نفسه فيحزن لذلك ويبكي وإذا مر بآيات الرجاء رجا لنفسه من الرحمة ما يفرحه ويسره وإذا مر بآيات تأمر بالسجود، يسجد وإذا أمر بآيات القصص اعتبر وهكذا.

٤. أن يبدأ وقبل القراءة بالاستعادة من الشيطان الرجيم
حتى يقطع الطريق على هذا العدو المضل المبين ويدخل

- (١) بحار الأنوار ٢٠٠/٨٩.
  - (٢) الڪافي ٢/١١٧.
  - (٣) الڪافي ٦١٤/٢.





عالم القرآن بدون وسوسة شيطان بعد أن استعاذ منه بالسميع العليم والدعاء بالمأثور عند القراءة ومن غير ذلك دعاء ختم القرآن للإمام زين العابدين المناهم في الصحيفة السجادية المباركة.

#### الأداب الباطنية

ا. معرفة عظمة القرآن.. على قارىء القرآن بأن يعرف عظمة ما يقرأ يقول أحد العلماء «إن عظمة كل كلام وكل كتاب إما بعظمة متكلمه وكاتبه وإما بعظمة مطالبه ومقاصده وإما بعظمة نتائجه وثماره وإما بعظمة المرسول والواسطة وإما بعظمة المرسل إليه وحامله وإما بعظمة حافظه وحارسه وإما بعظمة شارحه ومبينه وإما بعظمة وقت إرساله وكيفية إرساله وبعض هذه الأمور دخيل في العظمة ذاتا وجوهراً وبعضها عرضاً بالواسطة وبعضها كاشف عن العظمة وجميع هذه الأمور التي ذكرناها موجودة في هذه المنورانية بالوجه الأعلى والأوفى بل هي من مختصاته بحيث أن أي كتاب آخر إما ألا



<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۱۹۵/۲.



- حضور القلب وترك حديث النفس وهذه الصفة تتولد من معرفة عظمة القرآن وعظم المتكلم به والاستئناس به وعدم الغفلة عنه.
- ۳. التدبرالـذي هـو غايـة القـراءة بل هـي غايـة إنزال القـرآن ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِّيَدَّبُرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُوْلُ وا الْأَلْبَابِ ﴾ (۱) وقد قسـم القرآن القلوب إلى قسـمين، قسـم يتدبرالقرآن والآخر من لا يتدبره وهـو قلب مقفول ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ وَهـو قلب مقفول ﴿ أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَا لُهَا ﴾ (۱) وهو طريق إلى فهم مراد القرآن على تنوع مواضيعـه من أسمـاء الله إلى أفعالـه إلى صفاته إلى نبوة الأنبياء وجحود الجاحدين.. الخ.
- التخلي عن موانع الفهم فهناك أمور تمنع فهم القرآن ولعل أهمها:

 أ- التأكيد على مخارج الصوت والتحسينات الصوتية المبالغ فيها.

ب- التعصب لمذهب معين وقراءة القرآن بعين تبحث عن تأييد هذا المذهب.

<sup>(</sup>٢) محمد - الآية - ٢٤.



<sup>(</sup>١) ص - الآية - ٢٩.



ث- الإعجاب بمفسرما والاعتقاد بأن ليس بعد كلامه كلام.

ه. أن يقرأ القرآن وهو يعرف أنه «أي القارىء» هو المخاطب به فكل أمر وكل نهي هو موجه إليه والله سبحانه يخاطبه وهذه أعلى درجات اللذة أن يشعر أن الله سبحانه وتعالى يخاطبه.

#### الملحق أعمال ليلة الثالث والعشرين

وهي أفضل من اللّيلتين السّابقتين ويستفاد من أحاديث كثيرة أنّها هي ليلة القدر وفيها يقدّر كلّ أمر حكيم، ولهذه اللّيلة عدّة أعمال خاصّة سوى الأعمال العامّة التي تشارك فيها اللّيلتين الماضيتين .

الأوّل: قراءة سورتي العنكبوت والرّوم، وقال الصّادق على الله المّادق الله المّان من قرأ هاتين السّورتين في هذه اللّيلة كان من أهل الجنّة





الثَّاني: قراءة سورة حم الدُخَّان .

الثَّالث: قراءة سورة القدر ألف مرّة .

الخامس: يقول: اللهم المدُدْ لي في عُمْري، وَأَوْسِعْ لي في رِزْقي، وَأَصِحَّ لي جسْمي، وَبَلِّغْني أَمَلي، وَإِنْ كُنْتُ مِنَ الأَشْقِياءِ وَأَلْمُحني مِنَ الأَشْقِياءِ وَأَكْتُبْني مِنَ الشُّعَداءِ، فَإِنَّكَ قُلْتَ فَي فَامُحني مِنَ الشُّعَداءِ، فَإِنَّكَ قُلْتَ فَي فَامُحني مِنَ الشُّعَداءِ، فَإِنَّكَ قُلْتَ فَي كِتَابِكَ الْمُنْزَلِ عَلى نَبِيِّكَ الْمُرْسَلِ صَلَوتُكَ عَلَيْهِ وَآلِهِ: «يَمْحُو اللهُ ما يَشاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ .

السّادس: يقول: اللهُمَّ اجْعَلْ فيما تَقْضي وَفيما تُقَدِّرُ مِنَ الأَمْرِ الْحَكيم في لَيْلَةِ الْقَدْرِ، الْأَمْرِ الْحَكيم في لَيْلَةِ الْقَدْرِ، مِنَ الأَمْرِ الْحَكيم في لَيْلَةِ الْقَدْرِ، مِنَ الْأَمْرِ الْحَكيم في لَيْلَةِ الْقَدْرِ، مِنَ أَلْقَضاءَ الَّذي لا يُردُّ وَلا يُبَدَّلُ أَنْ تَكْتُبُني مِنْ حُجّاج بَيْتِكَ الْحَرامِ في عامي هذا الْبُرُورِ حَجُّهُمْ الْشُكُورِ سَعْيُهُمُ،





الْكُفْ وردُنُوبُهُمُ، الْكُكَفَّرِ عَنْهُمْ سَيِّئاتُهُمْ، وَاجْعَلْ فيما تَقْضي وَتُقَدِّرُ أَنْ تُطيلَ عُمْري وَتُوَسِّعَ لي فِي رِزْقي .

السّابع: يدعو بهذا الدّعاء المروي في الإقبال:

يا باطناً في ظُهُورِه، وَيا ظاهِراً في بُطُونِهِ وَيا باطِناً لَيْسَ يَرَى، يا مَوْصُوفاً لا يَبْلُغُ بِكَيْنُونَيةِ مَوْصُوف وَلا حَدُّ مَحْدُودٌ، وَيا غائِباً غَيْرَ مَفْقُود، وَيا شاهِداً غَيْرَ مَفْقُود، وَيا شاهِداً غَيْرَ مَشْهُود، يُطْلَبُ فَيُصابُ، وَلَمْ يَخْلُ مِنْهُ السَّماواتُ وَالاْرْضِ غَيْرَ مَشْهُود، يُطْلَبُ فَيُصابُ، وَلَمْ يَخْلُ مِنْهُ السَّماواتُ وَالاْرْضِ وَمَابَيْنَهُما طَرْفَةَ عَيْن، لا يُدْرِكُ بِكَيْف وَلا يُوَيَّنُ بِاَيْن وَلا بِحَيْث بَايْن وَلا بِحَيْث بَايْن وَلا بِحَيْث مَنْ نَوْرُ النُّ ور وَرَبَّ الأَرْبابِ، أَحَطْتَ بِجَميع الأَمُورِ، سَبْحانَ مَنْ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ الْبَصيرُ سُبْحانَ مَنْ هُوَ هكذا وَلا هكذا غَيْرُهُ ثمّ تدعو بما تشاء.

الثّامن: أن يأتي غسلاً آخر في آخر اللّيل سوى ما يغتسله في أوّله واعلم أنّ للغسل في هذه اللّيلة وإحياؤها وزيارة الحسين النّي فيها والصّلاة مائة ركعة فضل كثير وقد أكّدتها الأحاديث.

روى الشَّيخ في التهذيب عن أبي بصير قال: قال لي الصّادق الشَّيخ: صلّ في اللّيلة التي يرجى أن تكون ليلة القدر مائة ركعة تقرأ في كلّ ركعة قُل هُوَ اللهُ أحَدَّ عشر مرّات قال: قلت: جعلت فداك فإن لم أقو عليها قائماً قال: صلّها جالساً، قلت: فإن لم أقو، قال: أدّها وأنت مستلق في فراشك.





وعن كتاب دعائم الإسلام إنّ رسول الله على كان يطوي فراشه ويشد مئزره للعبادة في العشر الأواخر من شهر رمضان، وكان يوقظ أهله ليلة ثلاث وعشرين، وكان يرسّ وجوه النّيام بالماء في تلك اللّيلة وكانت فاطمة صلوات الله عليها لا تدع أهلها ينامون في تلك اللّيلة وتعا لجهم بقلّة الطّعام وتتأهّب لها من النّهار، أي كانت تأمرهم بالنّوم نهاراً لئلا يغلب عليهم النّعاس ليلا، وتقول: محروم من حرم خيرها.

وروي أنّ الصّادق ﷺ كان مدنفاً فأمر فأخرج إلى المسجد فكان فيه حتّى أصبح ليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان.

قال العلامة المجلسي والله: عليك في هذه اللّيلة أن تقرأ من القرآن ما تيسّر لك، وأن تدعو بدعوات الصحيفة الكاملة لا سيما دعاء مكارم الأخلاق ودعاء التوبة، وينبغي أن يراعى حرمة أيام ليالي القدر والاشتغال فيها بالعبادة وتلاوة القرآن المجيد والدعاء، فقد روي بإسناد معتبرة أن يوم القدر مثل ليلته.

وفقناالله وإياكم لانتهاز فرصة ليلة القدر وشهر رمضان بلالعمر كله وصلى لله على مجدوآل مجد



#### الفهرس

|           | المقدمةالقدمة                       |
|-----------|-------------------------------------|
| ξ         | نزول القرآن                         |
| ٦         | تنزيل القرآن                        |
| ٩         | إنزال القرآن                        |
| ١٣        | ليلة القدر                          |
| 17        | نزول الملائكة                       |
| ١٨        | علاقة أهل البيت السلام بالقرآن      |
| <b>۲۲</b> | علاقة أتباع أهل البيت للللا والقرآن |
| ۲٤        | الطريقة المثلى لقراءة القرآن        |
| ۲۸        | ملحق:أعمال ليلة الثالث والعشرين     |







